
Südasien 4/2025|  11

Gegenwartsliteratur

Der Begriff Vipassana stammt ursprünglich aus dem 
Pali und bedeutet „klares Sehen“ oder „Einsicht“. 
Die damit bezeichnete Meditationspraxis basiert 

auf einer mehr als 2500 Jahre alten Tradition. Ihre weltwei-
te Verbreitung in der modernen Form verdankt sie jedoch 
der Initiative des Gründungsvaters S. N. Goenka in den 
1970er-Jahren.2 Das zentrale Element der Vipassana-Me-
ditation ist die unvoreingenommene Beobachtung körper-
licher und emotionaler Empfindungen. Ziel ist unbewuss-
te Reaktionsmuster zu erkennen und einen Zustand von 
Gleichmut (Equanimity) zu erlangen. Neben der Förderung 
von Entspannung, zielt die Technik vor allem auf eine tief-
greifende Transformation ab, die durch das Verständnis der 
drei aus dem Buddhismus entlehnten Daseinsmerkmale 
erreicht wird: Vergänglichkeit, Leidhaftigkeit und Nicht-
Selbst. Die Vipassana-Meditation wird in einem weltweit 
standardisierten Format gelehrt. Zehntägige Kurse folgen 
einem festen Ablauf, der Schweigen, bis zu zehn Stunden 
Meditationspraxis pro Tag sowie Atembeobachtung, Kör-
perwahrnehmung und Gehmeditationen umfasst.

Neurowissenschaftliche Wirkungen

Empirische Studien belegen die Effekte der Praxis.3 Re-
gelmäßiges Achtsamkeitstraining verändert Hirnstruk-
turen in der Amygdala, im präfrontalen Cortex und der 
Insula.Weitere Untersuchungen weisen auf eine verän-
derte Aktivität im orbitofrontalen Cortex und Thala-
mus hin sowie auf eine gesteigerte neuronale Komplexi-
tät. Vipassana entfaltet des Weiteren positive Wirkungen 
auf das autonome Nervensystem, etwa durch eine er-
höhte Herzratenvariabilität. Im Zuge solcher neuronaler 
Transformationsprozesse zeigen Langzeitmeditierende 
unter anderem eine verbesserte Emotionsregulation, 

höhere Resilienz und gesteigerte Innenwahrnehmung. 
Sichtbar wird ein höheres Maß an Mitgefühl und Selbst-
kontrolle.4 Klinische Untersuchungen belegen infolge-
dessen, dass Vipassana etwa im Strafvollzug und in der 
Suchthilfe Impulsivität verringert und zu einem bewuss-
teren Umgang mit früheren Stressoren verhilft. Durch 
die Stärkung von Resilienz und sozialer Kompetenz wur-
den ebenfalls positive Effekte im Unternehmenskontext 
und bei Polizeianwärtern nachgewiesen.5

Parallelen zu westlichen Methoden

Im Westen und außerhalb eines religiösen Kontextes 
entwickelte Verfahren wie Mindfulness-Based Stress Re-
duction (MBSR) und Acceptance and Commitment Thera-
py (ACT) weisen Parallelen zur Vipassana-Praxis auf. 

Die Global Vipassana Pagoda in Mumbai ist Meditationszentrum 
für die Vipassana-Meditation nach S.N. Goenka.

Bild © Pixabay

Vipassana-Meditation und Soziale Arbeit
Zwischen Komplexität und Klarheit

Frances A. Niebuhr 

Arno Dohmen 

Wie viele andere Lebensbereiche befindet sich auch die Soziale Arbeit heute in 
einem Spannungsfeld zwischen Zeitknappheit, komplexen Problemlagen und 
emotionaler Erschöpfung. Zunehmende Belastungen, sowohl für Fachkräfte 
als auch deren Klientel, erzeugen ein Bedürfnis nach innerer Stabilität und 
Orientierung. Hier gewinnen Achtsamkeitsansätze an Bedeutung. Einen 
eigenständigen Zugang eröffnet dabei die ursprünglich aus dem buddhistischen 
Kontext stammende Vipassana-Meditation.1



12  |  Südasien 4/2025

Gegenwartsliteratur

Während MBSR die Aufmerksamkeitsregulation und 
Körperwahrnehmung mit Hilfe von Atemmeditation, 
Body-Scan und Yoga optimiert, adressiert ACT die unre-
flektierte Identifikation mit der eigenen Kognition (Fusi-
on), und zielt auf deren Überwindung (Defusion) ab. Sämt-
liche Methoden, inklusive der Vipassana, betonen die 
Relevanz von Achtsamkeit als nicht-wertende Präsenz 
im Zuge innerer und äußerer Erfahrungen. Gemeinsam 
ist das Ziel, automatische Reaktionsmuster zu durch-
schauen und eine Form der inneren Freiheit zu fördern. 
Unterschiede hingegen bestehen vor allem im Format: 
Wo ACT im Rahmen einer Verhaltenstherapie flexibel 
gestaltet wird, setzt MBSR auf therapeutische Beglei-
tung bei achtwöchiger Dauer. Vipassana besteht hingegen 
aus intensiven Retreats mit strengen ethischen Regeln.

Anwendungsmöglichkeiten von Vipassana

In der Sozialen Arbeit ist die achtsame Grundhaltung 
besonders wichtig. Professionelle Beziehungen bewegen 
sich in Spannungsfeldern zwischen Nähe und Distanz, 
Hilfe und Kontrolle sowie individuellen und gesellschaft-
lichen Bedingungen. Fachwissen allein reicht dafür nicht 
aus. Zentral ist eine präsente und empathische Haltung, 
die auch die Fähigkeit zur Selbststeuerung einschließt. 
Kernstück der Arbeit ist dabei die kontinuierliche Re-
flektion der eigenen Rolle, sowohl im direkten Kontakt, 
als auch in der Zusammenarbeit mit anderen.

Fachkräften bietet Vipassana Unterstützung im Um-
gang mit Emotionen, aber auch den Erhalt von Hand-
lungsfähigkeit in belastenden Situationen. Die reakti-
onslose Wahrnehmung von Gefühlen stärkt Gleichmut 
und Zugewandtheit. Auch bezüglich der Selbstfürsor-
ge entfaltet die Praxis Wirkung: Eine urteilsfreie Beo-
bachtung der Stresserfahrung schafft Raum zwischen 
Reiz und Reaktion, was als Strategie gegen Burnout 
und Überforderung fungiert.Die Ethikkodizes der So-
zialen Arbeit6 betonen Selbstreflexion, Integrität und 
die Achtung der Würde des Gegenübers. Die ethischen 
Prinzipien von Vipassana, wie Gewaltlosigkeit, Wahr-
haftigkeit, Ausgewogenheit und Klarheit, harmonieren 
mit jenen Grundlagen der Profession.

Auf der Klient(inn)enseite gibt es die Möglichkeit 
der Adaption einzelner Elemente der Vipassana-Pra-
xis. Atem- und Körperwahrnehmungsübungen för-
dern Stressregulation. Das gilt besonders in herausfor-
dernden Lebensphasen, wie Arbeitslosigkeit, familiäre 
Konflikte oder bei gesundheitlichen Problemen.Kon-
tinuierliche Selbstbeobachtung unterstützt die Ent-
wicklung von Entscheidungsfähigkeit und Klarheit. 
In der Sucht- und Resozialisierungsarbeit trägt Vipas-
sana dazu bei, destruktive Muster zu unterbrechen und 
die Rückfallquote zu reduzieren.

Kritische Reflektion

Vipassana und Soziale Arbeit teilen Ziele wie Selbstbe-
stimmung, Resilienz und emotionale Stabilität. Die Pra-
xis hilft, Zugang zur Innenwelt zu gewinnen und dys-
funktionale Muster zu durchbrechen, mit positiven 
Effekten für Lebensqualität und soziale Teilhabe. Doch 
die Integration in die Soziale Arbeit ist nicht unproble-
matisch. Vipassana entstammt einem spirituell-religi-
ösen Kontext mit normativem Menschenbild, das nicht 
bruchlos in die professionelle Neutralität der Sozialen 
Arbeit passt. Strenge Kursformate oder moralisierende 
Tonlagen sind für niedrigschwellige Settings ungeeignet. 
Notwendig erscheint die selektive Integration einzelner 
Elemente, die den professionellen Standards gerecht wer-
den. Vipassana sollte jedoch nicht als bloße Methode der 
Selbstoptimierung funktionalisiert werden. Ihr Wert 
liegt vielmehr darin, eine Haltung der Achtsamkeit, Klar-
heit und ethischen Verantwortung zu fördern.

Zu den Autoren

Frances A. Niebuhr ist promovierte Indologin und Geschäftsführerin des 
Südasienbüro e.V.

Dr. Arno Dohmen ist Mitglied im Vorstand Südasienbüro e.V.

Endnoten
1	 Zur Definition von Achtsamkeit siehe Kabat-Zinn, J.: Gesund durch 

Meditation: Das vollständige Grundlagenwerk zu MBSR. München: 
O.W. Barth, 2011.

2	 Siehe Goenka, S. N.: The discourse summaries: Talks from a ten-day 

course in Vipassana meditation. Pariyatti Press, 2000.
3	 Die physiologischen Wirkungen der Meditationspraxis untersuchten 

etwa Kakumanu et al.: Dissociating meditation proficiency and experi-
ence dependent EEG changes during traditional Vipassana meditation 
practice. Biological psychology, 135, S. 65–75, 2018, oder Krygier et al.: 
Mindfulness meditation, well-being, and heart rate variability: a preli-
minary investigation into the impact of intensive Vipassana meditation. 
In: International journal of psychophysiology: official journal of the Inter-

national Organization of Psychophysiology, 89(3), S. 305–313, 2013.
4	 Zu der regulierenden Wirksamkeit der Technik vergleiche etwa Emavard-

hana, T., & Tori, C. D.: Changes in self-concept, ego defense mechanisms, 
and religiosity following seven-day Vipassana meditation retreats. Journal 

for the Scientific Study of Religion, 36(2), S. 194–206, 1997.
5	 Siehe dazu Bhatnagar, V.: Stress Management - A way to increase efficien-

cy and effectiveness of employees: A study of Vipassana Meditation. In: 
International Journal of Application or Innovation in Engineering and Ma-

nagement (IJAIEM), 3(1), S. 498–504, 2014, Bowen, S. et al.: Mindfulness 
meditation and substance use in an incarcerated population. In: Psychology 

of Addictive Behaviors, 20(3), S. 343–347, 2006. Pandey, M. P.: Application 

of Vipassanā Meditation Technique on Basic Training Courses of Nepal Police 

Officers, 2024, Available at SSRN: http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5063984.
6	 Wie beispielsweise definiert durch den Deutschen Berufsverband 

für Soziale Arbeit e.V. (DBSH) oder der Deutschen Gesellschaft für 
Supervision und Coaching e.V. (DGSv).


	Editorial

