
Südasien 3/2025|  9

Gegenwartsliteratur

Isha Pandit: Guten Tag. Sie sind ein renommierter Dichter 
und Übersetzer ins Marathi und seit acht Jahren Herausgeber 
der Marathi-Zeitschrift Yugvani. Lassen Sie uns unser Gespräch 
mit der Franz Kafka Sonderausgabe von Yugvani für Juli–De-
zember 2024 beginnen. Diese Ausgabe erhielt große Aufmerk-
samkeit und viel spontane Resonanz von den Leser(inne)n. Was 
war Ihre Idee und Ihr Ziel bei der Arbeit an dieser Ausgabe? 

Prafull Shiledar: Wenn man diese Kafka-Ausgabe von 
Yugvani genau betrachtet, wird deutlich, dass wir Kafka aus 
einer globalen Perspektive heraus betrachten. In diesem 
Sinne wurde die Ausgabe auch redigiert. Kafka ist ein Au-
tor, der weltweiten Einfluss auf Schriftsteller/-innen und 
Künstler/-innen ausgeübt hat. Der Anlass für diese Ausga-
be war 2024 Kafkas 100. Todestag. Ich selbst habe Kafka 
gelesen – in den 1990er Jahren las ich „Das Schloss“, danach 
„Der Prozess“ und später auch seine Erzählungen. Beson-
ders seine Briefe haben mir sehr gefallen. Viele Marathi-
Autor(inn)en sehen sich in Kafkas Schuld. Daher dachte ich, 
dass wir aus diesem Anlass eine Ausgabe machen sollten, 
deren Fokus ganz auf Kafka liegt. So begann die Arbeit an 
der Ausgabe – und vieles fügte sich nach und nach.

Natürlich kann ein Herausgeber nicht alles, was er sich 
vornimmt, umsetzen – vieles muss man weglassen. Aber 
das, was in der Ausgabe enthalten ist, zeigt verschiedene 
Facetten des Blicks auf Kafka. Es gibt zwar viele Mara-
thi-Übersetzungen von Kafkas Werken, aber kaum litera-
turkritische Auseinandersetzungen auf Marathi. Ein Ziel 
dieser Ausgabe war es, das Letztere für die Marathi-Leser/-
innen zur Verfügung zu stellen. Eine Übersetzung zu lesen 
ist etwas anderes, als den Leser(inne)n einen Blickwinkel 
zu geben, aus dem sie den Autor und seine Werke betrach-
ten sollen. Die Zeitschrift Yugvani hat, denke ich, mit die-
ser Ausgabe einen wichtigen Beitrag dazu geleistet.

In der Ausgabe finden sich ausgewählte Übersetzungen von 
Kafkas Werken. Darüber hinaus präsentieren wir verschie-
dene Perspektiven auf Kafka. Besonders hervorzuheben 
sind die Beiträge, die eine Verbindung zur Marathi-Lite-

raturtradition herstellen. Zum Beispiel gibt es einen Beitrag 
von Sanjay Arwikar über Kafka und den Marathi-Autor 
Vilas Sarang. Milind Brahme hat außerdem einen Artikel 
über G. A. Kulkarni und Kafka geschrieben. Milind Brahme 
hat seine Dissertation sogar auf Deutsch verfasst – ein Teil 
dieser Arbeit konnte für die Ausgabe verwendet werden.

Ebenfalls in der Ausgabe enthalten ist ein Artikel von Sunil 
Tambe über Márquez und Kafka. Neben den Beiträgen auf 
Marathi haben wir auch zwei Literaturkommentare von 
Borges über Kafka ins Marathi übersetzt. So konnten wir 
Kafka aus ganz unterschiedlichen Blickwinkeln betrach-
ten. Die Ausgabe fand großen Anklang. Nach dem Erschei-
nen wurde deutlich, wie groß das Interesse der Leser/-in-
nen war. Das Feedback war durchweg positiv. Die Aufgabe 
einer literarischen Zeitschrift ist es schließlich, auf die In-
teressen und Bedürfnisse der Leser/-innen einzugehen – 
und das haben wir mit dieser Ausgabe getan.

Einige Marathi-Forscher/-innen und bekannte Schriftsteller/-
innen vertreten die Meinung, dass Kafka in Maharashtra nie 
wirklich verstanden wurde. War es also auch ein Ziel dieser 
Ausgabe, Kafka dem Marathi-Publikum näherzubringen und 
sein Werk verständlich zu machen?

Ich denke, man muss erst einmal begreifen, wie weit-
reichend Kafkas Werk tatsächlich ist. Man sollte ihn 
nicht nur als Schriftsteller betrachten, sondern auch sei-
ne anderen Facetten in den Blick nehmen. Kafka ist ein 
Schriftsteller für Schriftsteller – ein writer’s writer. Wa-
rum? Die Art, wie Kafka schreibt, wie präzise und fein-
fühlig er mit Sprache umgeht, wie er erzählerisch Weite 
schafft – all das sind Dinge, von denen man als Autor/-
in lernen kann. Natürlich gefällt er auch dem allgemei-
nen Publikum. Aber gerade Autor(inn)en lesen Kafka 
mit größter Genauigkeit. Je genauer und tiefgründiger 
man ihn liest, desto stärker wirkt er auf einen.

Kafkas Sprache kann die eigene Sprache eines Autors 
oder einer Autorin beeinflussen – ein Beispiel sind die 

Offen für die Welt
Interview mit Prafull Shiledar

Isha Pandit

Anfang des Jahres hatte Isha Pandit die Gelegenheit, mit dem indischen Dichter, 
Übersetzer und Herausgeber der Marathi-Zeitschrift Yugvani, Prafull Shiledar, ein 
Interview zu führen. Nachfolgend das via ZOOM geführte Gespräch.



10  |  Südasien 3/2025

Gegenwartsliteratur

Gedichte von Dahake. Ich glaube, es gibt ein echtes In-
teresse daran, die Tiefe und Bedeutung dieses Autors 
zu verstehen: Was ist das Besondere an ihm? Wo liegt 
seine eigentliche Stärke? Oft betrachten wir Kafka aus 
der Ferne, aber trauen uns nicht, wirklich näher heran-
zugehen. Da gibt es sozusagen ein Tabu. Wenn manche 
Leser/-innen so empfinden, dann kann diese Ausgabe als 
eine Art Brücke fungieren, um Kafka zugänglich zu ma-
chen. Genau diesen Versuch, eine solche Brücke zu bau-
en, haben wir mit dieser Ausgabe unternommen – eine 
Brücke, über die Menschen zu Kafka gelangen können.

In all Ihren Yugvani-Ausgaben sind Übersetzungen aus ande-
ren indischen Sprachen sowie aus Weltsprachen ein integraler 

Bestandteil. Warum mes-
sen Sie Übersetzungen so 
große Bedeutung bei, und 
welche Rolle spielen sie in 
Ihren Ausgaben?

Das ist eine sehr gute 
Frage. Übersetzungen 
spielen in Yugvani eine 
zentrale Rolle, weil ich 
der Meinung bin, dass 
es für jeden Autor oder 
jede Autorin und auch 
für Leser/-innen nicht 
genügt, nur die eigene 
literarische Tradition 
zu kennen. Natürlich 
ist ein Bewusstsein für 
die Marathi-Tradition 
und ein gesunder Stolz 
darauf wichtig. Aber so-
lange man keine Kennt-
nisse von anderen lite-
rarischen Traditionen 
und Schreibweisen hat, 
bleibt das Verständnis 

der eigenen Kultur begrenzt. Es geht darum, einen um-
fassenderen Blick zu entwickeln. Mindestens eine par-
allele literarische Tradition zu kennen, ist wichtig. Neh-
men wir zum Beispiel Hindi – eine Sprache, die Marathi 
sehr nahesteht und die wir als Marathi-Sprechende pro-
blemlos verstehen und sprechen können. Wenn wir ein 
Bewusstsein für die zwei- oder dreihundertjährige Lite-
raturtradition des Hindi haben, können wir auch unsere 
eigene Tradition viel bewusster und objektiver betrachten.

Genauso sollten wir wissen, was in anderen Sprachen 
geschieht – etwa im Bengali oder Malayalam. Wenn wir 
das verstehen, dann wird unser Verständnis der eige-
nen sprachlichen Tradition umfassender. Solange wir 
unsere eigene Literatur nicht mit anderen vergleichen, 

haben unsere Aussagen darüber wenig Gewicht. Wenn 
wir sagen: „Unsere Tradition ist überlegen“, dann ist das 
bereits ein vergleichendes Urteil. Damit dieses Urteil 
Sinn ergibt, muss man wissen, was in der deutschen, bri-
tischen, spanischen, lateinamerikanischen oder afrika-
nischen Literatur passiert ist. Deshalb versuche ich, so-
wohl den Autor(inn)en als auch den Leser(inne)n diese 
Perspektive zu vermitteln. Literatur sollte nicht nur im 
engen Horizont der eigenen Sprache bewertet werden. In 
den letzten 30 bis 40 Jahren, besonders seit den 1990er 
Jahren, ist Weltliteratur für uns viel zugänglicher ge-
worden. Wir wissen fast in Echtzeit, was an entlegensten 
Orten der Welt geschrieben wird – durch viele Kanäle.

Daher ist es wichtig, alle unsere Sinne dafür zu öffnen, was 
in der Welt geschieht – damit wir auch besser verstehen, 
was wir selbst schreiben. In diesem Geist habe ich zwei 
Wege eingeschlagen: einerseits die Übersetzung von Tex-
ten aus anderen indischen Sprachen, andererseits die Aus-
wahl und Übersetzung relevanter Werke aus der Weltli-
teratur. Ziel ist es, einen globalen Blick insbesondere bei 
unseren Autor(inn)en zu entwickeln, damit in unseren 
Sprachen weiterhin gute Literatur entsteht. Letztlich soll 
der Autor oder die Autorin bereichert, die Leser/-innen 
mündiger und die Sprache selbst gestärkt werden. Unse-
re Sprache wird nur dann stark, wenn sie Einflüsse aus 
verschiedenen Strömungen aufnimmt und verinnerlicht.

In Europa haben neben Kafka andere wichtige Autor(inn)en 
gelebt. Einige davon sind vielleicht auch in Maharashtra be-
kannt geworden. Welche dieser Schriftsteller/-innen halten 
Sie für besonders wichtig, und wie haben sie Ihrer Ansicht 
nach die Marathi-Literatur beeinflusst?

Europa ist ein weit gefasster Begriff mit etwa 50 bis 52 
Staaten. Unser Kontakt zur europäischen Literatur be-
gann mit der britischen Kolonialherrschaft. Britische Li-
teratur, besonders Shakespeare, prägte die Marathi-Li-
teratur stark. Viele seiner Werke wurden ins Marathi 
übertragen. Mit dem britischen Bildungssystem kamen 
auch die Übersetzungswissenschaft, Wörterbücher und 
systematische Übersetzungen nach Indien. Zuvor gab 
es in Indien keine Standardregeln für Literatur-Über-
setzungen – das änderte sich erst unter kolonialem Ein-
fluss. Neben der britischen Literatur wirkten auch fran-
zösische, deutsche, spanische und russische Autor(inn)en 
stark auf uns. Dostojewski prägte etwa unsere Roman-
tradition, während Autor(inn)en wie Camus, Sartre und 
Simone de Beauvoir tiefen Eindruck hinterließen.

Aus der deutschen Literatur war Brecht besonders ein-
flussreich – nicht nur auf das Theater, sondern auch auf 
die Lyrik im Marathi. Goethe, Thomas Mann, Günter 
Grass und Hermann Hesse wurden vielfach gelesen 
und übersetzt. V. V. Sardeshmukh übertrug Hesses Sid-

Titelbild der Zeitschrift Yugvani zur 
Ausgabe über Kafka

Bild © Martin O‘Neill



Südasien 3/2025|  11

Gegenwartsliteratur

dhartha und Die Morgenlandfahrt früh ins Marathi. Auch 
Rilke und Nietzsche wirkten stark auf unsere Literatur. 
Die europäische Renaissance und Aufklärung machten 
Europa zum Zentrum von Wissen und Kunst. Die Ge-
danken, die dort entstanden, erreichten auch uns – ins-
besondere durch deutsche Philosophen, die weltweit und 
auch in Indien tiefe Spuren hinterließen. Ihr Einfluss 
reichte weit über Literatur hinaus: in Kunst, Kino, The-
ater, Politik und Alltag. Die Ideen der Frankfurter Schu-
le, Marx und Engels etwa beeinflussten Generationen.

Diese Denkrichtungen prägten indische Schriftsteller/-
innen, Intellektuelle und politische Denker. Unser heu-
tiges geistiges Weltbild wurde stark von europäischen 
Ideen mitgeformt. Die Herausforderung liegt nun darin, 
diesen Einfluss kreativ zu verarbeiten und in Verbindung 
mit der eigenen Geschichte und Identität zu bringen – so 
wie Gandhi oder Ambedkar ihre eigenen Gedanken aus 
weltweiten Impulsen entwickelten. Dafür ist ein tiefes 
Verständnis europäischer Traditionen notwendig – um 
daraus eine eigene, indische Position zu formulieren.

Sie übersetzen seit vielen Jahren Literatur aus anderen in-
dischen Sprachen ins Marathi. Sie wurden 2018 mit dem 
Übersetzungspreis der Sahitya Akademi ausgezeichnet. Seit 
wann übersetzen Sie und warum halten Sie es für wichtig, 
Literatur aus anderen indischen Sprachen ins Marathi zu 
übersetzen? Wie nützt Ihnen das als kreativer Autor?

Ich schreibe seit etwa 40 Jahren und übersetze seit 30. 
Anfangs übertrug ich Geschichten aus dem Malayalam, 
insbesondere von der Autorin Manasi – allerdings nicht 
direkt, sondern über englische Übersetzungen ins Mara-
thi. Dabei wurde mir bewusst, wie viele kulturelle Fein-

heiten verloren 
gehen. Begriffe 
wie Chaurang (ein 
Bodenhocker, ge-
nutzt bei religi-
ösen Zeremonien, 
zum Essen im Sit-
zen oder auch als 
kleiner Altar) 
lassen sich etwa 
kaum ins Eng-
lische übertra-
gen. Daher bat ich 
um die Original-
texte und arbei-
tete gemeinsam 
mit einem Ma-
l a y a l a m - S p r e -
cher an schwie-
rigen Passagen. 
Später übersetzte 

ich auch einige Ge-
schichten direkt 
zusammen mit der 
Autorin ins Mara-
thi. Gute Überset-
zungen erfordern 
Sorgfalt – das habe 
ich früh gelernt.

Als engagierter 
Übersetzer habe 
ich hauptsächlich 
Gedichte übersetzt. 
Gedichte übersetze 
ich, weil ich selbst Dichter bin. Es wird oft gesagt, dass 
das Übersetzen von Gedichten eine Übung (Riyaz) für 
Dichter ist. Aber man kann Gedichte nicht so üben wie 
das Singen. Zum Beispiel ist Vinod Kumar Shukla ein sehr 
guter Dichter auf Hindi. Seine Sprache ist sehr eigenartig, 
aber die Wörter sind sehr einfach. Die Wörter sind nicht 
kompliziert, es gibt kein Wort, das schwierig ist. Aber 
die Kombination dieser Wörter und ihre Verwendung ist 
sehr speziell. Beim Übersetzen von Gedichten geht man 
meist schrittweise vor: Zuerst liest man das Gedicht als 
Ganzes, anschließend achtet man auf die sprachliche Ge-
staltung, und schließlich beschäftigt man sich mit der in-
haltlichen Bedeutung. Gedichte haben viele Bedeutungs-
ebenen. Daher muss der Übersetzer so viele Ebenen wie 
möglich erfassen. Hat man das verstanden, muss man das 
Gedicht in der eigenen Sprache neu erschaffen. Dieses 
„Nachgestalten“ muss ein Gedicht sein, kein Kommentar 
zum Gedicht. Wenn ich einen Kommentar schreibe und 
sage, dies sei eine Übersetzung von Vinod Kumar Shuk-
la, dann ist das keine Übersetzung. Was ich mache, muss 
als Gedicht gelten. Der Text muss also unterschiedliche 
Bedeutungen erzeugen und offenbaren können.

Ich bin der Meinung, die viele nicht teilen, dass nur ein 
Dichter Gedichte wirklich gut übersetzen kann. Wenn 
ich übersetze, was bringt mir das als Dichter? Ich schrei-
be Gedichte auf eine bestimmte Weise, ich habe einen 
Wortschatz, bestimmte Wörter benutze ich häufig, eini-
ge Wörter sind mir lieb und ich verwende sie. Ich benutze 
die Sprache in einem bestimmten Stil. Aber wenn ich zum 
Beispiel Vinod Kumar Shukla oder Chandrakant Dev-
tale oder eine lateinamerikanische Dichtung übersetze, 
verwende ich die Sprache anders als in meinem üblichen 
Stil, das zeige ich bewusst, ich wage ein Experiment. Es ist 
ein Lernprozess für einen Dichter, Gedichte zu überset-

Buchcover zu Pul Nas-
leli Nadi, Gedichtband 
von Manasi. 

Bild © Prafull Shiledar

Buchcover: Praful Shiledar; Scratching the 
Silence, Gedichtband, Februar 2025.

Bild © Prafull Shiledar

‘mZgr ¶m ‘hËdmÀ¶m ‘ë¶mi‘² co{IHo$À¶m H$Wm§Mm à’w$ëc 
{ecoXma ¶m§Zr Ho$coë¶m hm AZwdmX AË¶§V agnyU© Pmcocm Amho. ‘mZgr 
¶m§À¶m H$WoVrc àIa ñÌrdmXr OmUrdogh H$Wm§‘Yrc àVrH$mË‘H$Vm nocyZ 
YaV hm AZwdmX AJXr ghOVoZo Amcocm Amho.

¶m H$Wm§Vrc pñÌ¶m§Mr Zmdo doJdoJir Agcr Var Iè¶m AWm©Zo 
¶m pñÌ¶m Ho$di hiXrHw§$H$dmÀ¶m ~Xë¶mV Amnco n§I Am{U ñdV…M§ ‘Z 
J‘mdyZ ~gcoë¶m  pñÌ¶m AmhoV. ¶m pñÌ¶m§À¶m OJÊ¶mV AÝ¶m¶ Am{U 
Ý¶m¶ ¶m XmoZ H$mR>m§Zm OmoaUmam nycM Zmhr. ho OJUo åhUOo EH$ nyc 
Zgcocr Zxr Amho. BWo ñdV…gmo~V OÝ‘cocr, ñdV…MmM A{^ÝZ ^mJ 
Agcocr gmYrgwYr ñdßZoXoIrc ¶m nyc Zgcoë¶m ZxXrgmaIrM AmhoV. hm 
‘‘m©Mm Ame¶ ¶m AZwdmXmV gaVoZo C‘Q>cocm Amho.

        - Amem ~Jo

ñÌr-nwéfm§À¶m gËVmg§~§YmVrc gwI{dUmè¶m - XþI{dUmè¶m 
Vn{ecm§Mr Vrd«Vm Am{U Imocr Z‘yX H$arV OmUmè¶m ‘ë¶mi‘² co{IH$m 
‘mZgr ¶m§À¶m H$Wm YmaXmanUo ~m¡[ÜXH$ AmhoV. E¶mX²¶m 
eë¶{M{H$ËgH$gÀ¶m H$m¡eë¶mZo CnamoY Am{U ‘‘©ÑîQ>rMm dmna H$arV 
AgVmZmhr Ë¶m ‘mZdr g§~§YmVrc AmñWoMr hiwdma OnUyH$ H$aVmZm 
{XgVmV. ñÌr-coIH$m§‘Ü¶o {dainUo AmT>iUmam H$Wm§À¶m 
AmH$¥Vr~§Ym~m~VMm Ë¶m§Mm gOJnUm cjUr¶ Amho.

na§naoMm nwZ{d©Mma Am{U AmË‘^mZmMm CÀMma H$aUmè¶m ¶m 
H$Wm§Mr H$mì¶mË‘H$Vm ‘ë¶mi‘² gm{hË¶mV ‘mZgr-{d{eîQ> Jucr Jocr 
Amho. à’w$ëc {ecoXmam§Zr hr H$mì¶mË‘H$Vm H$gmoerZo OnyZ Ho$coco ho 
AZwdmX ‘yi H$Wm§À¶m VacnUmMm àË¶¶ XoVmV. 

      - gwI‘{U am°¶ 

9 7 8 8 1 9 5 0 7 8 7 8 3

H$Wmg§J«h           



12  |  Südasien 3/2025

Gegenwartsliteratur

zen. Es ist eine Art Übung (Riyaz) für mich. Diese Arbeit 
am Übersetzen lenkt die Aufmerksamkeit auf die Spra-
che. Ein Übersetzer muss aus vielen Wörtern mit ähn-
licher Bedeutung eines auswählen – hier zeigt sich die 
Urteilskraft des Übersetzers, und davon hängt die Qua-
lität der Übersetzung ab. All diese Überlegungen berück-
sichtigt man beim Übersetzen. Wenn man selbst Gedichte 
schreibt, macht man das natürlich automatisch. Aber um 
diese natürliche Fähigkeit zu bereichern, ist es vorteil-
haft, auch Gedichte aus anderen Sprachen zu übersetzen 
– das hilft einem als kreativer Schriftsteller.

In Indien gibt es viele kleine und große Sprachen. Einige 
davon sind Dialekte aus ländlichen Regionen oder von in-
digenen Gemeinschaften. Manche von ihnen haben keinen 
offiziellen Status, werden aber dennoch weit verbreitet ge-
sprochen. Welche Erfahrungen haben Sie mit diesen Spra-
chen gemacht und können Sie etwas über Ihre Herausgabe 
der Werke von Bhujang Meshram erzählen?

Bhujang Meshram ist ein bedeutender Dichter der Ma-
rathi- und der indischen Literatur. Vor ihm gilt Vaharu 
Sonawane als Pionier indigener Dichtung im Marathi – 
vergleichbar mit Namdeo Dhasal in der Dalit-Literatur. 
Meshrams erster Gedichtband Ulgulan (Aufstand) enthält 
auch Texte in indigenen Dialekten. In dem von mir he-
rausgegebenen Buch Adivasi Sahitya ani Asmitavedh (Adi-
vasi-Literatur und Identitätssuche) finden sich seine Es-
says, Reden und Forschungstexte. Früh veröffentlichte er 
eine kleine Gedichtsammlung auf Gondi, die ich später 
ins Marathi übersetzen ließ, um sie dem Buch beizufügen. 
Diese Gedichte geben Einblick in seine späteren Werke. 

Bei der Volkszählung 2011 wurden in Indien über 19.000 
Muttersprachen registriert, von denen 121 mehr als 
10.000 Sprecher/-innen haben. Offiziell anerkannt sind 
jedoch nur 22 Sprachen – viele bedeutende, wie Bho-
jpuri oder Gondi, fehlen. Auch regionale Sprachen wie 
Varhadi, Ahirani oder Powari haben trotz reicher litera-
rischer Tradition keinen offiziellen Status. Gondi etwa 
wird von über einer Million Menschen in Zentralin-
dien gesprochen. Unser sprachliches Erbe ist vielfältig, 
doch die Begrenzung auf ausgewählte Sprachen in dem 
offiziellen Anhang der Verfassung führt zu Benachteili-
gung – in Bezug auf Förderung, Sichtbarkeit und letzt-
lich das Selbstwertgefühl der Sprechergemeinschaften.

Waren Sie einmal in Europa? Haben Sie dort mit anderen 
Autor(inn)en gesprochen?

Ja, 2013 wurde ich zu einem Poesiefestival namens Ars 
Poetica in Bratislava, Slowakei, eingeladen. Ich glaube, 
ich war der erste indische Dichter, der dort je auftrat. 
Es waren rund 25 Dichter/-innen aus etwa 15 europä-
ischen Ländern dort: aus Polen, Ungarn, Deutschland, 

Frankreich, Großbritannien, Bulgarien, Tschechien 
und anderen. Wir hatten vier Tage lang Lesungen, und 
ich blieb insgesamt eine Woche.Die Nähe zu anderen 
Dichter(inne)n schuf schnell eine Verbundenheit, trotz 
unterschiedlicher Sprachen und Länder. Man spürte, 
dass wir am Ende alle Menschen sind – das war eine 
tiefgehende Erkenntnis. Ich wurde auch gebeten, einen 
Artikel über das Marathi für deren Journal zu schreiben.

Die Abende waren für Lesungen reserviert, tagsüber 
wurden wir durch Museen und Galerien geführt, trafen 
lokale Autor(inn)en und führten Gespräche. Es war eine 
wunderbare Zeit. Und es wurde mir klar: Länder füh-
ren oft grundlos Kriege gegeneinander. Die Menschen 
wollen keinen Krieg. Wären Dichter an der Macht, gäbe 
es auf der Welt keine Kriege mehr.

Welche neuen Projekte haben Sie in naher Zukunft geplant?

Ich arbeite immer an mehreren Dingen gleichzeitig: an 
meinen eigenen Schriften, an Übersetzungen und an He-
rausgebertätigkeiten. Mein letzter Gedichtband wurde 
2023 veröffentlicht. Seit der Corona-Zeit arbeite ich an 
einem längeren Gedicht – das ist noch nicht fertig. Ich 
werde im März–April für einen Monat zu einer Writer’s 
Residency in New York gehen (bei Art Omi), um dort da-
ran weiterzuarbeiten. Kürzlich habe ich auch Gedichte 
des Hindi-Dichters Kunwar Narayan ins Marathi über-
setzt. Außerdem erscheint bald mein Essayband mit dem 
Titel Yerzhara (Rundgang), der meine Essays, Vorträge und 
Übersetzungen enthält. Mein englischer Gedichtband 
Scratching the Silence wurde ebenfalls veröffentlicht. In 
New York werde ich auf Autor(inn)en aus aller Welt treffen. 
Tagsüber ist Schreibzeit, abends gibt es Lesungen und Aus-
tausch. Auch amerikanische Autor(inn)en und Verleger/-
innen werden uns besuchen. Ich freue mich sehr darauf, 
Autor(inn)en aus anderen Kulturen kennenzulernen.

Das Interview wurde am 08.02.2025 original auf Marathi durch-
geführt und von Isha Pandit übersetzt.

Zur Autorin

Isha Pandit ist Kulturvermittlerin und Übersetze-
rin, lebt in Köln und arbeitet dort bei einem Bera-
tungsunternehmen.

Zum Interviewten

Prafull Shiledar ist indischer Dichter, Übersetzer und 
Herausgeber der Marathi-Zeitschrift Yugwani, Er hat aus 
vielen indischen Sprachen wie Malayalam und Odiya ins 
Marathi übersetzt, auch Werke in der Adivasi-Sprache 
Gondi. Die vorletzte Ausgabe der Zeitschrift Yugwani 
war dem 100. Todestag von Franz Kafka gewidmet.


	Editorial

